


پیامبر اسلامa، افتخار عالم بشریت، از زمان خلقت جهان تا پایان آفرینش است که حیاتش را بر خدامحوری کامل قرار داد؛ 
كََ لََعََلََى خُُلُُقٍٍ  ّ لهََوََىMٓٓ 1 در خصوص او نازل شد، همو که اخلاق نیکویش مفتخر به دریافت لوح Nوََإِِنَّ� تاآنجاکه خطاب Nوََمََا يََنطِِقُُ عََنِِ ٱ

عََظِِيمٍٍ‌ 2Mشد.
بر همین پایه، خدای رحمان او را بهترین اسوه قلمداد کرد و به همگان سفارش کرد که در تمام امور مادی و معنوی خود، از او الگو 
اگر می خواهید در دنیا خوب زندگی کنید و زندگی شما مقرون  Nلََقََدْْ كََانََ لََكُُمْْ فِِي رََسُُولِِ الله أُُسْْوََةٌٌ حََسََنََة3Mٌٌ و دستور داد که  بگیرند: 
كُُمْْ لِِمََا يُُحْْيِِيكُُم4Mْْ به مناسبت عید  سُُّولِِ إِِذََا دََعََا  ذِِنََي آمََنُُوا اسْْتََجِِيبُُوا لله وََلِِلرَّ� ّ هََا الَّ� سعادت باشد، خدا و پیمبرش را اطاعت کنید: Nيََا أََيُّ�ّ

سعید مبعث، گوشه هایی از زندگی این اسوۀ حسنه را به تماشا می نشینیم.

خلق و خوی آن حضرت زبانزد خاص و عام بود و همو بود که خدایش فرمود: »تو بر اخلاق نیکو و بزرگی هستی!« برخورد او با 
فقیران و ثروتمندان مساوی بود. در نگاه کردن به اصحابش، عدالت را رعایت می کرد. به همه سلام می کرد. دعوت مؤمنان را اجابت 
می کرد؛ اگر چه به خرمایی پوسیده دعوت می شد. آن حضرت در عمل به وعده هایش به هیچ وجه کوتاهی نمی کرد. ... خوش معاشرت و 

خوش رو بود. همواره تبسم بر لبان مبارکش نمایان بود و اگر مزاح می کرد، به خوش حال کردن دل مؤمن می اندیشید.
اگر تا سه روز، یکی از اصحابش را نمی دید، جویای حال او می شد. اگر مریض بود، به عیادت او می رفت و اگر مسافر بود، در حقش دعا 

می کرد و اگر در منزل بود، به دیدارش می رفت. 5 

پیامبرa با رحمت و مهربانی و عفو و بخشش، انسان ها را به مسیر حق سوق می داد. خداوند متعال می فرماید: »به برکت 
رحمت الهی در برابر آنان نرم ]و مهربان[ شدی و اگر خشن و سخت دل بودی، از اطراف تو پراکنده می شدند. پس آن ها را ببخش و 

برایشان آمرزش بخواه.« 6
در ماجرای فتح مکه، کفار قریش و مشرکان مکه، انواع آزارها و شکنجه ها را بر آن حضرت روا داشتند؛ اما پس از فتح مکه، آن حضرت 

به آنان گفت: »به نظر شما من با شما چه رفتاری کنم؟«
گفتند: »از تو توقع رفتار نیک داریم که برادری بزرگوار و پسر برادری بزرگوار هستی.«

پیامبرa به آن ها فرمود: »به شما همان را می گویم که برادرم یوسف به برادرانش گفت: Nلَاا تََثْْرِِيبََ عََلََيْْكُُمُُ الْْيََوْْم7Mََ امروز ملامت و 
توبیخی بر شما نیست.«

این سیرۀ پیامبر و اخلاق نیکوی حضرت، موجب شد تا فوج فوج مردم به دین اسلام بگروند و طبق وعدۀ الهی، حق گسترش یابد.

تلاش و کار، یکی از ویژگی های بارز رسول گرامی اسلامa بود. او هم خود، کار می کرد و هم دیگران را به کار و پاداش دنیایی و 
آخرتی آن ترغیب می فرمود. در روایتی آمده است که روزی رسول خداa با جمعی از اصحاب در محلی حضور داشتند. چشمان یاران 

پیامبر به جوانی نیرومند و زیبااندام افتاد که در اول صبح، به کار اشتغال داشت. 
به آن حضرت عرض کردند: »یا رسول الله! اگر این جوان نیرومند، نیرو و انرژی خود را در راه خدا مصرف می کرد، بسی شایستۀ مدح و 
تمجید بود!« حضرت فرمود: »این سخن را نگویید. این جوان یا برای تأمین معاش و بی نیازی از دیگران کار می کند، یا هدف او پذیرایی 
از پدر و مادر ناتوان خود است، یا مقصود او سروسامان دادن به خانواده و فرزندانش است. در همۀ این حالات، انگیزۀ او مقدس و 

کار او در راه خداست.« 8
آن حضرت با دست‌های مبارک کار می کرد. امام صادقj فرمود: »رسول خدا سنگ‌ها را به دوش خود حمل می کرد و دیوار خانه اش 

را می ساخت.« 9

رسول اعظمa نه تنها در میان مردم و در حضور دیگران کار می کرد، بلکه در منزل نیز به برخی از کارهای خانه می رسید. 
پیامبرa  در خانۀ خود، به خانواده خدمت می کرد. گوشت را تکه تکه می کرد و بر سر سفرۀ غذا متواضعانه می نشست. 10

آن حضرت کفش خود را وصله می زد، پوشاک خود را می دوخت، شخصاً درِِ منزل را باز می‌کرد، گوسفندان و شتران را می دوشید، به هنگام 
خسته شدنِِ خادمش در دستاس کردن، به کمک او می آمد و آب وضویش را خود تهیه می کرد. در همۀ کارها به اهل خانه کمک می کرد 
و نیز لوازم خانه و زندگانی را بر پشت حمل می کرد و از بازار به خانه می برد. گاه اتفاق می افتاد که آن حضرت خانۀ خویش را نظافت می کرد 

و جارو می کشید و خود بارها دراین باره می فرمود: »کمک به همسر و کارهای منزل، صدقه و احسان در راه خدا محسوب می شود.«  11

از جمله صفات برجستۀ آن حضرت، ساده زیستی و ساده پوشی بود. ایشان به جای قیمت و ارزش لباس، به پاکی و حلال بودن 
آن می اندیشید. نقل شده است که گاهی آن حضرت روی حصیر می خوابید، بی آنکه جز آن، زیراندازی داشته باشد. هرچه فراهم بود، 

می پوشید، چه قطیفه و پارچۀ نیکو و چه لباس پشمین. هرچه از حلال بود و می یافت، می پوشید. 12
آن حضرت برای زمان های خاص، لباس مخصوص می پوشید. لباس منزل، لباس کار، لباس نماز و لباس حضور در اجتماعات و جهاد 

با هم تفاوت داشتند. 13

رعایت نظم و ترتیب در تمام زندگی آن حضرت محسوس بود. وقتی به خانه‌اش می‌رفت، اوقاتش را سه قسمت می کرد: 
مردم  و  خود  میان  نیز  را  خود  قسمت  آن گاه  خودش.  برای  دیگر  قسمت  و  خانواده‌اش  برای  قسمتی  خدا،  برای  قسمت  یک 
تقسیم می کرد و آن را برای بستگان و صحابه ]که در منزل به خدمت او می‌رسیدند،[ قرار می‌داد و ذره‌ای از امکانات خود را از آنان 

دریغ نمی کرد. 14
عادتش بود که همواره خود را در آینه ببیند و سر و روی خود را شانه بزند. او علاوه بر اهل خانه، خود را برای یاران و اصحاب نیز می آراست 

و می فرمود: »خداوند دوست دارد که هرگاه بنده اش برای دیدن برادران از خانه بیرون می رود نیز خود را بیاراید.« 15

شخص عاقل هر گاه بخواهد سخنی به زبان آورد یا دست به کاری بزند، اول تمام ابعاد و زوایای آن سخن و فعل را بررسی کرده و 
برای آن تدبیر می کند و بعد از ارزیابی مصالح و مفاسد آن و تأییدات عقلی، به انجام آن کار اقدام می کند. حضرت همیشه مردم را به تفکر 

و تدبر قبل از هر کاری فرامی خواند و آن را از نشانه های عقل می دانست. حضرت دراین باره چنین می فرماید: »وأصیکََ اِِذا نْْأتََ هََمََمْْتََ 
ر عاقِِبََهت فأِِنْْ یََکُُ رُُشاًًد فامضِِهِِ وِِ نإ یََکُُ غََیاًً فاهتن عنهُُ«.16 َ بََرٍٍمأ فََتََدََبَّ�

  )من تو را سفارش می کنم که هر گاه قصد انجام کاری را داشتی، پایان و نتیجۀ آن را در نظر بگیر. اگر پایان کار، رشد و هدایت بود، به انجام 
آن کار اقدام ورز و اگر گمراهی و ضلالت بود، از انجام آن دوری کن.(

نی با مهر ل  رسو

؟ کنم ر  رفتا نه  چگو شما  با 

کرد می  مت  خد ه  د ا نو خا به 

رد ا د ست  و د ند  و ا خد

تی هس عظیم  خُلق  بر  تو 

ست ا خد ه  را ر  د و  ا ر  کا

ز نما س  لبا  ، ل منز س  لبا  ، ر کا س  لبا

د شو ‌ می چه  نش  یا پا

1 . نجم، ۳.
2 . قلم، ۴.

3 . احزاب،۲۱.
4 . انفال، ۲۴.

5 . طبرسی،  مکارم الاخلاق، باب شانزدهم.
6. آل عمران، ۱۵۹.

7 . یوسف، ۹۲.
8 . المحجّّة البیضاء، ج۳، ص۱۴۰.

9 . وسائل الشیعه، ج۱۴، ص۸۱.
10. بحار الانوار، ج۱۶، ص۲۳۰.
11 . بحار الانوار، ج۱۶، ص۲۲۷.

12 . محجة البیضاء، ج۳، ص۱۲۵.

13 . بحار الانوار، ج۱۶، ص۲۲۷.
14 . سیمای پیامبر اسلامa، ص۵۱.
15 . طبرسی، مکارم الاخلاق، ص۳۴.

16. کافی، ج8، ص149.

ٰٰ


